

تأليف د/ محمد الركبان

مصدر هذه المادة:







## بسم الله الرحمن الرحيم مقدم\_\_\_ة

الحمد لله باسط الأرزاق ومقدرها.. والصلاة والسلام على خير البرية وقدوتها.. وعلى الآل والصحب الكرام نجوم الأمة وبهجتها.. والتابعين لهم بإحسان، ومن تبعهم من الأمة إلى يوم مبعثها.. أما بعد..

فتأملت حالنا وهمتنا، وحرصنا على الدنيا ولهفتنا، فإذا الحال عجب!!

فصاحب المال يسعى لإنمائه واستثماره..

وصاحب الدار همه تجميل داره..

وكل منا يرى ما في يد غيره ولا يرى ما في يده!!

ثم قلَّبت طرفي في كتاب الله، وسنة رسول الله، وأخبار الرعيل الأول من سلف الأمة؛ فإذا الفرق شاسع بين مراد الله تعالى لنا ومرادنا لأنفسنا..

قال تعالى: ﴿تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٧].

فشتان بين من كانت الدنيا أكبر همه ومنتهى أمله، وبين من جعل قول الباري حلا وعلا: ﴿وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا﴾ [القصص: ٧٧]؛ مقصده ومنهجه..

فكل مغرور بهذه الدنيا.. والكل مفتون بما عند أهلها.. ولنفسي، ولكل مسلم؛ أهدي هذا الكنز الثمين..

في كلمات يسيرة، وعبارات بنور الوحى منيرة..

فهلم لننظر هذه اللآلئ والجواهر، ونسعد بما فيها من حكم ونوادر..

محفوفة بمطلب كريم، وهدف عزيز؛ اسمه «القناعة». أسأل الله تعالى أن يلهمنا رشدنا ويقينا شر أنفسنا.. آمين.

#### قصة وعبرة

ذكر أهل السير أنه كان لموسى الطَّيْكُمُّ ابن عم يقال له قارون، آتاه الله من الكنوز: (مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتُنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ الله عليه [القصص: ٧٦]. فطغى وتكبر، وعاند وتجبر، وجحد نعم الله عليه وأنكر، وقال: (إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي) [القصص: ٧٨]. ولم يسمع لنصح الناصحين، ولا استجاب لدعوة العلماء العارفين..

وخرج ذات يوم في زينة عظيمة، وتحمل باهر، من مركب وملبس عليه وعلى حدمه وحشمه، فلما رآه الذين يريدون الحياة الدنيا وزينتها، ويميلون إلى نعيمها وزخرفها تمنوا أن يفوزا مثلما فاز، ويحوزوا الذي حاز!

فحسف الله به وبداره الأرض، فعرف القوم خطأهم وأدركوا حكمة رجم.. ﴿ وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنَّوْ ا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلًا أَنْ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ ﴾ [القصص: ٨٦].

وجعُل الله تعالى قصة قارون وقومه مسطرة في الكتاب العزيز، ليعتبر المعتبرون، ويرتدع المفسدون..

وتتابعت الأيام والسنون، وتوالت الأحقاب والقرون.. حتى

جاء عصرنا وحل زماننا.. وتوارث الخلف مقالتهم، وتمنى كثير من الناس منيتهم..

فبين قائل: ما أوسع رزق فلان وأسعده..

وبين متمن: يا ليت عندي الذي عنده فأهنأ وأفرح معه..

وكأن الكتاب لم يقرع الأسماع، وتذكرته لم تُوع وتُطاع.. ﴿ وَلَا تَتَمَنُّوا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْض ﴾ [النساء: ٣٢].

رويدكم يا قوم!! فوالله ما لهذا حلقتم، ولا من أجله وحدتم.. وما المال بغية، ولا الجاه غاية..

وإياكم والمال وفتنته، فقد أخبر الحبيب ﷺ بأنه فتنة أمته.. قال ﷺ: «إن لكل أمة فتنة، وفتنة أمتي المال» [رواه الترمذي].

فهو يأخذ بالألباب، ويورث تباغض الأحباب..

لا يغني كثيره عن لهفة تحصيله، والسعي وراء زيادته وتكثيره.. فطالبه مَثَله كمثل العطشان يشرب من بحر أجاج، كلما زاد شربه؛ زاد عطشه..

قال ابن الجوزي رحمه الله: وأي لذة في جمع المال فضلاً عن الحاجة، فإنه مستعبد للخازن، يبيت حذرًا عليه، ويدعوه قليله إلى كثيره (١)..

# أخي الكريم..

جاء حكيم بن حزام رسول الله الله في فسأله فأعطاه، ثم سأله فأعطاه، ثم سأله فأعطاه، ثم قال: «يا حكيم، إن هذا المال خضر حلو، فمن أخذه بسخاوة نفس بورك له فيه، ومن أخذه

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (٢٤٣).

بإشراف نفس – أي بتطلع وطمع – لم يبارك له فيه، وكان كالذي يأكل ولا يشبع، واليد العليا خير من اليد السفلى» [متفق عليه».

وفي الحديث: «لو كان لابن آدم واد من مال لابتغى إليه ثانيًا، ولو كان له واديان لابتغى ثالثًا، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب» [متفق عليه].

وللمال سلطان على النفوس عجيب، وتسلط على العبد غريب..

فهو لا يزال بصاحبه حتى يورثه حبه، وحب تحصيله والسعي وراءه، وربما ملك قلبه ولبه حتى يتخذه قائده ومرشده...

قال علي على الحب الدنيا والدرهم كان عبدًا لهما ما عاش..

ولهذا ذم عليه الصلاة والسلام من اتخذ المال دليله ومرشده، فقال: «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، إن أعطي رضي، وإن منع سخط» [رواه البخاري].

وما ذاك للمال حاصة، بل كل شهوة وملذة محببة للنفوس ميالة إليها متى ما غلا العبد فيها، وجعل همه تحصيلها ملكت فؤاده، وأصبحت شغله ومراده..

### أخي الكريم..

ليس المراد من هذا أن يقف الإنسان عن طلب رزقه، والسعي وراء عيشه، فطلب الرزق مطلب شرعي وأمر إلهي فضلاً عن أنه سلوك بدهي.. قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ﴾ [الملك: ١٥].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قال: قال

رسول الله ﷺ: «كفى بالمرء إثمًا أن يضيع من يقوت» [رواه أبو داود وغيره].

وعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على الله، ودينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجراً الذي أنفقته على أهلك» [رواه مسلم].

وقال عمر بن الخطاب رضي الأن أموت بين شعبتي جبل أطلب كفاف وجهى أحب إلي من أن أموت غازيًا في سبيل الله (١).

والآيات والآثار في ذلك أكثر من أن تحصى، وأوسع من أن تستقصى..

وكذا فليس المذموم تميني المال ليرفع العبد به في الآخرة منزلته، وينفقه في مرضاة خالقه..

فالمال نعمة عظيمة إذا سلطه العبد فيما ينفعه...

ولهذا غبط عليه الصلاة والسلام من مَلكه وفي أوجه الخير أَنفْقه فقال: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله القرآن، فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار، ورجل آتاه الله مالاً، فهو ينفقه آناء الليل وآناء النهار» [متفق عليه].

وعَد ثواب من لم يكن عنده مال وتمناه لإنفاقه في الخير بمثل ثواب من أنفقه، قال عليه الصلاة والسلام: «إنما الدنيا لأربعة نفر عبد رزقه الله مالاً وعلمًا، فهو يتقي فيه ربه ويصل فيه رحمه، ويعلم لله فيه حقًا؛ فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علمًا ولم

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (١٤٥).

يرزقه مالاً فهو صادق النية يقول: لو أن لي مالاً لعملت بعمل فلان، فهو بنيَّته، فأجرهما سواء...» الحديث. [رواه الترمذي].

فهذه أمانٍ صادقةٍ، ورغباتٌ محمودة..

وإنما المراد الرضا بقضاء الله والتسليم لمراده، والكفاف عن ما في أيدي الناس وغض الطرف عنها.

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدُّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ٣٦]. قال ابن كثير رحمه الله: أي لا تنظر إلى هؤلاء المترفون وأشباههم ونظرائهم فيه من النعيم؛ فإنما هي زهرة زائلة، ونعمة حائلة (١).

نعم.. إنها القناعة.. الركن المتين، والكنز الثمين..

القناعة.. النعمة العظمي، والكرامة الكبري..

من أوتيها فقد أوتي الخير كله..

قال ﷺ: «قد أفلح من أسلم وكان رزقه كفافًا، وقنعه الله بما آتاه» [رواه مسلم].

قال الفضيل بن عياض رحمه الله: القنوع هو الزاهد وهو الغني (۲).

القناعة راحة النفس واطمئنالها، وبمحة الروح واستقرارها..

فالقنوع أطيب الناس عيشًا، وأهنؤهم نهارًا وليلاً.. رضي عن الله، فرضي الله عنه، وجعل غناه في قلبه..

إذا رأى أهل الدنيا ولهفتهم، وسعيهم وبغيتهم؛ حمد الله أن عافاه مما ابتلاهم..

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١٨٩/٣).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢٨٩).

فهو إن تمنى خيرًا فلسد جوعته، وكسوة عورته، وكفاية من يعول.. وإن تمنى زيادة فلتسخيره في مرضاة سيده وخالقه، وليعلي في الجنة درجته.

أخى الحبيب..

إذا كنت في الدنيا قنوعً ا

فأنـــت ومالـــك الــدنيا ســواء الدواء

إن القناعة مطلب عزيز لا يصل إليه كل أحد.. توفيق يوفق الله العبد إليه، ونعمة يسديها بفضله إليه.. ولكن هناك أمورٌ لو تأملها الإنسان وتبناها قادته بإذن الله للقناعة..

\* فمنها.. الاستعانة بالله والتوكل عليه والتسليم لقضائه وقدره..

فهو سبحانه المتصرف في شئون حلقه.. يعطي من يشاء برحمته، ويمنع من يشاء بككمته.. قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سبأ: ٣٦].

فالرزق حاصل بتدبير الله وإرادته، ولا ينفع العبد حرصه ولهفته..

قال بعض السلف: عُدَّ منْع الله إياك عطاء منه لك، فإنه لم يمنعك بخلاً، إنما منعك لطفًا..

ولا يعني ذلك القعود عن العمل والركون إلى الدعة والكسل.. لكن العبد مأمور بالأخذ بالأسباب، والحكيم الخبير موزع الأرزاق.. قال ابن مسعود رضي إن رزق الله لا يسوقه حرص حريص، ولا يرده كراهية كاره (١).

فلیتو کل العبد علی ربه ولیحسن ظنه به، فهو أدعی لمرضات ربه و تحصیل رزقه..

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا \* وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٢، ٣].

وعن عمر بن الخطاب عليه أن النبي على قال: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدو خماصًا وتروح بطائًا» [رواه الترمذي وأحمد].

وما حُرمه العبد من رزق فلا سبيل لتحصيله، ولا طريق للوصول إليه.. فهو له غير مكتوب، وفي لوحه غير محفوظ.. فعن حابر النبي الله قال: «لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها وأجلها» [رواه أبو نعيم في الحلية وغيره].

ولربما يكون الحرمان لذنب أصابه أو منكر اقترفه.. قال عليه الصلاة والسلام: «إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه» [رواه أحمد وغيره].

ثم ليعلم أن التسخط والجزع لا يجلب رزقًا ولا يدفع ضرًا، بل يزيد العبد من ربه نفورًا، ولنعمه ححودًا..

\* ومنها.. قدر الدنيا بقدرها، وإنزالها منزلتها:

فهي أحقر من أن يتنافس فيها المتنافسون، وأقل من أن يركن

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢٨٩).

إليها المؤمنون الصادقون.. ﴿ لَيَا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الْتَخِرَةَ هِي دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر: ٣٩].

وهي دار فناء وزوال، وتحول وبوار..

المحصل فيها لا ضمان لبقائه، والمفقود منها لا حسرة على فواته..

قد نادت الدنيا على نفسها لو كان في العالم من يسمع

كم واثــق بــالعمر أفنيتــه وجامع بددت مــا يجمــع

وقد جمع العارف بقدرها على كمال نعيمها بقوله: «من أصبح منكم آمنًا في سربه، معافى في جسده، عنده قوت يومه فكأنما حيزت له الدنيا بحذافيرها» [رواه الترمذي].

فينبغى للعبد أن لا يركن إليها، ولا يعتمد عليها..

وليتمثل وصية الحبيب الله لابن عمر: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل». [رواه البخاري].

فلا تجد عابر سبيل يبني الدور، ويشيد القصور، أو يسعى إلى معالى الأمور..

قال ابن رجب رحمه الله تعالى: إن المؤمن لا ينبغي له أن يتخذ الدنيا وطنًا ومسكنًا فيطمئن فيها، ولكن ينبغي أن يكون كأنه على جناح سفر (١).

فمن قدر الدنيا بقدرها، وأنزلها منزلتها؛ لم يأس على ما فات منها، ولا فرح بما أتى فيها. ﴿لِكَيْ لَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ [الحديد: ٣٣].

\_

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٣٧٨).

\* ومنها.. جعل الهم للآخرة والتنافس فيها..

فهي دار القرار، وبغية الأحيار..

لا تحن النفوس إلا إليها، ولا يهنأ العيش إلا فيها..

قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشْكُورًا﴾ [الإسراء: ١٩].

فهي حقيقة بالسعي والتنافس.. ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ [المطففين: ٢٦].

وهكذا.. فمن جعل همه همًا واحدًا — مرضاة الله ورحمته — كفاه الله باقي همومه.. ومن وفق لأن تكون الجنة بغيته ومقصده، وأمله وهمه؛ وفقه الله لغنى نفسه، فلم ينظر لزخارف الدنيا وبمجتها، ولا إلى متاعها وزينتها.. ومع ذلك يأتيه من خيرها ورزقها ما لم يكن يأمل ويتمنى.. ففي المسند وسنن ابن ماجه عن زيد بن ثابت يكن يأمل ويتمنى. ففي المسند وسنن ابن ماجه عن زيد بن ثابت وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا الا ما كتب له، ومن كانت الذنيا وهي وأغمة في قلبه وأتته كانت الآخرة نيته جمع الله عليه أمره وجعل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهي راغمة».

\* ومنها.. النظر في حال الصالحين وزهدهم وكفافهم وإعراضهم عن الدنيا وملذاتها..

فهذا إمامهم على يسأل ربه التقلل من الدنيا والكفاية فيها بما يسد الرمق، فكان من دعائه على: «اللهم اجعل رزق آل محمد قوتًا» [متفق عليه].

ووصف الفاروق عليه الصلاة والسلام فقال: لقد رأيت رسول الله على يظل اليوم يلتوي ما يجد من الدقل ما يملأ به بطنه.. [رواه مسلم].

وذاك الفتى المدلل - مصعب بن عمير الله الذي كان في الجاهلية أطيب أهل مكة ريحًا، وأبحاهم لباسًا، وأرقهم ملمسًا، وأبعاهم وأبعد أهل مكة ريحًا، وأبحاهم للآخرة وشمر في مرضاة ربه وزهد في الدنيا، حتى قال عنه خباب بن الأرت الله على الله في نلتمس وجه الله تعالى، فوقع أجرنا على الله فمنا من مات ولم يأكل من أجره شيئًا، منهم مصعب بن عمير الله قتل يوم أحد، وترك نمرة - وهي كساء ملون من صوف - فكنا إذا غطينا بحارأسه بدت رجلاه، وإذا غطينا بحار جليه بدا رأسه. [متفق عليه].

ودخل رجل على أبي ذر شه فجعل يقلب طرفه في بيته ويعجب منه، فقال: يا أبا ذر أبين متاعك؟ فقال: إن لنا بيتاً نتوجه إليه، فقال: إنه لابد لك من متاع ما دمت ها هنا، فقال: إن صاحب المنزل لا يدعنا ها هنا (١).

وقال الإمام أحمد رحمه الله: أسرُّ أيامي إليَّ يوم أصبح وليس عندي شيء (٢).

الله أكبر.. شتان بين حالنا ولهفتنا وراء السراب وبين حال من

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٣٧٩).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢٨٩).

عرف قدر الدنيا فشمر نحو عظيم الثواب.

قال الحسن البصري رحمه الله: والذي نفسي بيده لقد أدركت أقوامًا كانت الدنيا أهون عليهم من التراب الذي تمشون عليه (١).

\* ومنها.. تأمل أحوال من هم دونك..

فغالب الناس وضعهم ميسور، وحالهم مستور..

ولهذا لابد أن يتأمل المسلم حال من هم دونه في الرزق والمكانة ليقدر نعم الله قدرها ويعرف فضل منعمها.. أما في أمور الآخرة والمسابقة إلى درجات الجنة فلينظر إلى الذين جدوا فنالوا وبأعلى درجات الجنة فازوا..

عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «انظروا إلى من هو أسفل منكم ولا تنظروا إلى من هو فوقكم فهو أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم» [متفق عليه].

\* ومنها.. مجاهدة النفس على القناعة والكفاف..

فالنفس تصبو لكل شهوة، وتهفو لكل متعة..

والكيس من على طريق الحق قوَّمَها، وفي مرضاة الله صيرها..

اسمع لهذه المحاسبة اللطيفة من ابن الجوزي وهو يقول:

فخلوت يومًا بنفسي فقلت لها: ويحك اسمعي أحدثك.. إن جمعت شيئاً من الدنيا من وجه فيه شبهة أفأنت على يقين من إنفاقه؟

قالت: لا..

قلت: فالمحنة أن يحظى به الغير ولا تنالين إلا الكدر العاجل

(١) تسلية أهل المصائب (٣٢٨).

والوزر الذي لا يؤمن...

أما لك عبرة في أقوام جمعوا فحازه سواهم، وأملوا فما بلغوا مناهم..؟

كم من طيب العيش لا يملك دينارين، وكم من ذي قناطير منغص.. ربما نزل المرض بصاحب الدار أو ببعض من فيها فأنفق في سنته أضعاف ما ترخص في كسيه، والمتقى معاف.. (١)

\* ومنها.. معرفة نعم الله تعالى والتفكر فيها..

فإن المسلم لو تأمل حجله ومعاشه لوجد نعم الله تعالى تحيط به من كل حانب. يعجز عن شكرها، وتحفو نفوس كثير من الناس إليها.. لا يمثل المال والجاه أي شيء عندها..

من ذلك نعمة السلامة في الأنفس والأبدان، والعافية في الأهل والولدان، والأمن في الدور والأوطان.. وغيرها كثير.

جاء رجل إلى يونس بن عبيد يشكو ضيق حاله، فقال له يونس: أيسرك ببصرك هذه مائة ألف درهم؟ قال الرجل: لا، قال: فبيدك مائة ألف؟ قال: لا، ثم ذكر فبيدك مائة ألف؟ قال: لا، ثم ذكر نعم الله عليه، وقال: أرى عندك مئين الألوف وأنت تشكو الحاجة(٢).

بل إن بعض أهل الجاه والأموال ليتمنى ربع العافية مقابل ماله وجاهه..

ولقد رأيت رجلاً موسرًا يبحث عن علاج لابنه وهو مستعد لإنفاق ثروته وأمواله مقابل شفائه..

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (١٤٣).

<sup>(</sup>٢) عدة الصابرين (١٦٧).

وأعظم تلك النعم وأجلها.. نعمة الإسلام والهداية..

يوم أن أضل الله كثيرًا من الناس عنها وهداك أنت..

أن يختارك الله لأن تكون من حملة دينه وأهل طاعته وورثة جنته..

إِهَا والله نعمة وأي نعمة.. ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمُنُّوا عَلَيْ إِسْلَامَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَ حُوا هُوَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٨].

ومن فقه عمر عليه خراج العراق جعل يعد الإبل وحعل يقول والله هذا من وجعل يقول: الحمد لله تعالى، وكان معه مولاه يقول والله هذا من فضل الله ورحمته، فقال عمر: كذبت ليس هذا، هو الذي يقول الله تعالى: ﴿قُلْ بِفَصْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ ﴾، وهذا مما يجمعون (١).

\* ومنها.. أن يعلم أن لبعض النعيم ترة ومفسدة..

فالمال والجاه ليست متعة خالصة، ولا راحة محضة.. فهي لا تخلو من متاعب وحسرات في تحصيلها وإنفاقها وتبعالها..

إنها تورث الغفلة وتلهي العبد عن الاستعداد لآخرته.. فكثير من الناس ألهاهم المال عن تحصيل صالح الأعمال.. ولذا ذم الله تعالى سيئ المال وأخبر أنه صاد عن كثير من صالحات الأعمال، فقال سبحانه: (كلًا إنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى \* أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى) [العلق: ٦، ٧].

وأكد عليه الصلاة والسلام خوفه على أمته وحذره عليها من تسلط الدنيا والمال..

\_

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (٢/٢١).

ففي الصحيحين أنه لما قدم أبو عبيدة بن الجراح على بمال من البحرين، سمعت الأنصار بقدومه فوافوا صلاة الفجر مع رسول الله على، فلما صلى رسول الله على انصرف، فتعرضوا له، فتبسم حين رآهم ثم قال: «أظنكم سمعتم أن أبا عبيدة قدم بشيء من البحرين؟»، فقالوا: أجل يا رسول الله، فقال: «أبشروا وأملوا ما يسركم، فوالله ما الفقر أخشى عليكم، ولكن أخشى أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوا فيها كما تنافسوها فتهلككم كما أهلكتهم».

ولذا كان من حكمة الله تعالى أنه يمنع بعض عباده ملاذ الدنيا ونعيمها محبة لهم وحماية..

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْ ا فِي الْأَرْضِ وَلَكِنْ يُنزِّلُ بِقَدَر مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ [الشورى: ٢٧].

وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الله ليحمي عبده من الدنيا وهو يحبه، كما تحمون مريضكم الطعام والشراب تخافون عليه» [رواه الحاكم].

والمشاهد أن كثيرًا من الناس تتبدل سلوكهم وأحلاقهم ولر. ما عقائدهم وعباداتهم متى ما طغت الملذات والشهوات عليهم..

ولقد حرص كثير من السلف على التقلل خشية فساد الدين، قال الحسن: إن كان أحدهم ليعيش عمره مجهودًا شديد الجهد والمال الحلال إلى حنبه، يقال له ألا تأتي هذا فتصيب منه؟ فيقول: لا والله لا أفعل، إني أخاف أن آتيه فأصيب منه فيكون فساد قلبي وعملي (١).

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢٩٦).

ومن تبعاتما كذلك.. أنها تنقص ثواب صاحبها، وتطيل في الآخرة حسابه..

فقد ذكر عليه الصلاة والسلام أنه: «لن تزولا قدم عبد حتى يسأل عن أربع.. وذكر منها.. عن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه» [رواه الترمذي].

وعند الترمذي أيضًا عن أبي هريرة ولله قال: قال رسول الله وعند الترمذي أيضًا عن أبي الأغنياء بخمسمائة عام» محاسبة لهم على أموالهم..

وكان كثير من السلف يرون أن ملاذ الدنيا وشهواتها والاستمتاع فيها يعد تعجيلاً لثواب صاحبها..

وكان ﷺ يقول: لولا أن تنقص من حسناتي لخالطتكم في لين عيشكم، ولكن سمعت الله عَيَّر قومًا فقال: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا﴾ [الأحقاف: ٢٠].

قال الفضيل بن عياض: إن شئت استقلل من الدنيا، وإن شئت استكثر منها، فإنما تأخذ من كيسك(١).

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢٩٣).

ولا يشمل ذلك بالطبع من جمع المال وسخره لمرضاة حالقه، ومنجاته يوم حسابه.. ففي الصحيحين عن أبي ذر والله قال: قال رسول الله والله المن الأكثرين هم الأقلون يوم القيامة إلا من قال بالمال هكذا وهكذا، وقليل ما هم» [متفق عليه]، أي أنفقه في أوجه الخير..

\* ومنها أن سيعلم أن في القناعة راحة النفس وسلامة الصدر واطمئنان القلب..

فالقنوع لا ينظر إلى ما في أيدي الناس، ولا إلى ما عندهم من الرزق.. فهو طيب النفس، ومرتاح البال، ومطمئن القلب.. بعيدًا عن الحسد والتباغض.. لأن الحسد لا يأتي إلا من نفس مريضة خبيثة، ترى ما في أيدي الناس ولا ترى ما في يدها..

وكذلك فإن الزهد عن ما في أيدي الناس سبيل لنشر المحبة وإشاعة الود والتراحم والألفة، قال عليه الصلاة والسلام: «ازهد في الدنيا يحبك الله، وازهد فيما عند الناس يحبك الناس» [رواه ابن ماجه وغيره].

أخي الحبيب.. قدم أعرابي إلي البصرة فسأل أهلها: من سيد أهل هذه القرية؟ قالوا: الحسن، قال: بم سادهم؟ قالوا: احتاج الناس إلى علمه واستغنى هو عن دنياهم(١).

\* ومنها.. الدعاء..

إذ لابد للعبد من توفيق مولاه وسيده وإرشاده وتسديده..

فليسأل الله تعالى التوفيق والسداد، والكفاف والقناعة والرشاد..

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٣٠٠).

ولهذا كان من دعائه على: «اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يستجاب لها» [رواه مسلم].

أخي الحبيب:

إن القناعـــة كنــز لــيس بالفـان

فاغنم أحيى هديت عيشها الفان

وعــش قنوعًــا بــلا حــرص ولا طمــع

تعـش حميـدًا رفيع القـدر والشاني

ل\_يس الغين كشير المال يخزنه

لحادث الدهر أو للوارث الشاني

إن الغيني غيني النفس قانعها

موفر الحظ من زهد وإيمان



### أخيـــرا

النفس ترغب في كل ملذة، وتمفو إلى كل شهوة..

لكن العاقل الحكيم من هذب نفسه وقومها، وسدد خطاها و هاها..

والنفس كالطفل إن تتركه شب على

حب الرضاع وإن تفطمه ينفطم

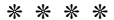
فليكن همنا للآخرة، وسعينا إليها، وتنافسنا فيها..

ولنقنع في هذه الدنيا بالكفاف، ولنسعد فيها بالعفاف..

فليس الغنى عن كثرة العرض، ولكن الغنى غنى النفس، كما في الصحيحين..

وقديمًا قيل: القناعة كنز لا يفني..

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



# الفهـرس

| 0 | •••••    | ــــة     | مقدمـ |
|---|----------|-----------|-------|
| ٦ | •••••    | وعبرة     | قصة   |
| ١ | <b>)</b> | و الدو اء | الداء |
| ۲ | ٣        | ـرا       | أخيـ  |
| ۲ | ٤        | / W L     | الفو  |

\* \* \* \*